DE LA PERFECTIBILITE HUMAINE. 487

réveurs s’appuient, en déterminant la nature et les limites de la
perfectibilité , au regard de 'homme et de la société. Mais, par
quelle contradiction, aprés avoir autrefois établi U'idée d’une per-
fectibilité sans limifes, viens-je aujourd’hui vous entretenir des li-
mites de la perfectibilité ? Cette contradiction n’existerait qu’autant
que 'on confondrait V'univers avec Phumanité. En effet, ¢’est au
regard de la création tout entiére, et non pas de’humanité, que
J’ai soutenu Pidée de la perfectibilité indéfinie comme un complé-
ment nécessaire de la doctrine de Y'optimisme. La raison, comme
jeTaiautrefois longuement expliqué, ne peut pas ne pas admettre
que Dieu, I'étre souverainement parfait, voit toujours et fait tou-
joursle meilleur, de 14 cette conséquence, que le monde, créé par
Dieu, doit étre le meilleur des mondes. Mais il faut prendre garde
a lanature de ce meilleur suivantlequel Dieu s’est déterminé, sinon
on poserait une borne & sa perfection souveraine et & sa toute-
puissance, sinon 'optimisme serait sacrilége. Non seulement ce
meilleur s’applique & 1’ensemble, et non & des détails, & I'uni-
vers, ef non i tel ou tel monde, & tous les étres, et non 3 I’hu-
manité en particulier ; mais il s’applique & Punivers tel qu'il
devient, & 'univers en puissance, et non pas seulement & I'uni-
vers tel qu’il est, 4 'univers en acte. Ainsi, e meilieur qui a
déterminé la volonté divine doit comprendre une série indéfinie
d’évolutions et de progrés qui se développeront dans la série in~
définie des moments de sa durée.

Si vous imaginez, suivant I'erreur de quelques partisans de
Poptimisme, un maximum absolu de perfection, un meilleur
quelcongque fixe et immobhile auquel Dieu se serait arrété dans la
création du monde, ce maximum n’étant pas infini,  quelque de-
gré que vous le portiez, il laissera toujours au~dessus de lui un
nombre infini de degrés supérieurs de perfection que Dieu n’au-
rait pu, ou n’aurait pas voulu réaliser. Avec une telle doctrine,
on sacrifie nécessairement ou la toute-puissance, ou la houté
~ souveraine de Dieu, ou toutes les deux ensemble. Mais, par I'idée
de la perfectibilité indéfinie de V'univers, on supprime tout ma-
ximum absolu de perfection, on enléve toute limite 4 la puis—
sance et a la bonté divine, on faif le monde digne de son auteur,



